DA ONTOLOGIA DA FENOMENOLOGIANA ANTROPOLOGIA: ENSAIO DE RESPOSTA ¢ 287

DA ONTOLOGIA DA FENOMENOLOGIA
NA ANTROPOLOGIA: ENSAIO DE RESPOSTA

Rogério Brittes W. Pires

Um erro do construtivismo classico é postular que verdades alheias seriam
construidas socialmente, mas as do préprio enunciador ndo. Que minha
visdo de mundo, do fazer antropolégico e da ciéncia sejam moldadas por meu
ambiente — em particular, pelo ambiente intelectual onde me formei antropé6-
logo — isso € trivial. Decerto, o processo de socializacio vale para os pratican-
tes de qualquer ciéncia. Nisso, a imagem kuhniana segue atraente (Salmond
2014). Efetivamente, no presente debate, coloquei-me na ordindria posicao
de cientista normal, aplainando arestas do ja estabelecido (prestes a se tor-
nar antigo) paradigma da virada ontolégica — que alternativamente chamo de
“antropologia simétrica”, “p6s-social” ou “pds-estruturalista”.

Que a construgao social dos conceitos, problemas e métodos que considero
Gteis para meu trabalho encerre-me numa visdo dogmatica, espécie de seita,
enquanto os escolhidos por Verde lhe permitiriam, desamarrado, exercer a fun-
¢do de livre pensador — isso parece improvavel. E incoerente afirmar que “as
teorias sdo os instrumentos que empecilham o pensamento porque limitam o
exercicio da imaginacao” (2025b: 286), apds sucessoes de citagoes a Gadamer,
Heidegger, Husserl e outros, mobilizando conceitos como Dasein, epoché, cir-
culo hermenéutico — tdo complexos e obscuros para os nao iniciados quanto
os de Deleuze, Haraway, Stengers, ou outra fil6sofa favorita dos “ontélogos”.
Ainda que tente convencer-se do contrario, ninguém faz antropologia “ao ar
livre”, atedrica, desprovida de pressupostos. Simetria ndo ¢ idolo, é principio —
ainda que passivel de discussdo — e creio que a tréplica de Verde ajuda a avaliar
sua validade: assimetria é tomar-se como ser consciente, capaz de critica, e ao
outro como marioneta presa numa camara de eco.

A resposta de Verde ao meu comentério a “Estrangeiros universais” decep-
ciona. Eu buscara um engajamento critico com suas ideias, abrir espago para
uma conversa potencialmente instrutiva sobre as divergéncias (e possiveis pro-
ximidades) entre sua perspectiva — marcada pela tradi¢ao fenomenoldgica e
hermenéutica — e outras vertentes. Colocando a carranca de quem néo leu e
nio gostou, num texto eivado de adjetivagdes (que nunca devem substituir
argumentos), Verde mostra-se desinteressado em didlogos.

Fica a pergunta: por que alguém que diz evitar se engajar com uma cor-
rente de pensamento escreve nao um, mas trés artigos atacando-a (Verde 2010,
2017, 2025a)? Sera que dedica-se a tarefa de afastar potenciais novos recrutas
para a terrivel seita ontolégica? Ou agarra-se ao fildo de polemista para colocar-
-se no holofote? Decepcionante preencher com especulagdes desinteressantes



288 « ROGERIO BRITTES PIRES etnografica « fevereiro de 2025 « 29 (1): 287-292

sobre as motivagoes de Verde esse espaco gentilmente oferecido por Etnogrdifica.
Preferiria ser desafiado. Adiantando possiveis respostas de Verde, eu comegava
a preparar-me para pensar a posi¢ao histdrica, politica e teérica da fenomeno-
logia na antropologia. Talvez comegasse assim:

A adocdo de um vocabulério conceitual e de um conjunto de problemas e
metodologias inspirados pela fenomenologia ganha forca na antropologia nos
anos 1980 e 1990, tendo como expoentes nomes como Michael D. Jackson
(2015), Thomas Csordas (2008; 2016; Seale-Feldman e Murillo 2023) e, de
certa forma, Tim Ingold (2000) e Steil e Carvalho (2012). O movimento pode
ser entendido como resposta a crise da representacio que dominara as contro-
vérsias antropolégicas ap6s a explosdo “pés-moderna”. Resposta que foge das
versdes mais niilistas e autorreferentes do fazer antropolégico através da busca
de um corte ou redugio que passa entre o objeto e o sujeito, apontando para o
compartilhamento intersubjetivo da existéncia humana inserida num mundo
sensivel e vivido através dos sentidos corporificados. Recriando uma tradigao
ja estabelecida na filosofia, na antropologia a fenomenologia esforga-se por
fugir de acusacoes de “subjetivismo” ao focar em experiéncias compartilhadas
e numa nocao de consciéncia embebida no mundo da vida.

A “antropologia pés-social” pode ser lida como outra, bastante diversa, res-
posta a crise da representagao. Ha, porém, um ancestral teérico comum: a ins-
piragio pragmatista, que aparece na versao declaradamente peirciana de Kohn
(2013), na influéncia de William James e outros sobre as praxiografias da teo-
ria ator-rede (Hennion e Monnin 2020), e em propostas como os “encontros
pragmaticos” de Almeida (2013). Parece ser ai que as correntes se encontram:
na proposta de descrever ndo o que as coisas realmente sdo, representagoes
objetivamente verdadeiras, mas sim nos efeitos praticos que elas tém sobre o(s)
mundo(s) para as pessoas vivas.

A fenomenologia, em dltima instancia, mira numa preocupagao com cernes
e esséncias, sobre o que ¢, afinal, ser humano — ausente na OT. A busca de
Csordas (2016) pelo cerne fenomenolégico da religiao e pela estrutura exis-
tencial do estar-no-mundo exemplifica. Mas passa longe do positivismo e do
naturalismo, abandona a preocupagao com o “realmente real”, pois volta-se
aos fendmenos quais apresentados as consciéncias. E para consciéncias como
fendmenos que se apresentam a outras consciéncias. As versoes fenomenolégi-
cas e hermenéuticas do didlogo antropolégico vao em direcdo a uma espécie de
espiral antifundacionista, ndo limitada a posicionalidades hegemonicas, pois
constantemente preocupada em ultrapassar pressuposicoes. Algo paradoxal e
desafiador nessa abordagem é propor um vocabuldrio conceitual que dé conta
de experiéncias pré-objetivas, que precederiam a sua expressio conceitual-
-sistematica pela linguagem. Isso pode ser problematico nas versoes da feno-
menologia mais afeitas a hermenéutica, mais preocupadas com a questdao do
significado (Ram e Houston 2015).



DA ONTOLOGIA DA FENOMENOLOGIANA ANTROPOLOGIA: ENSAIO DE RESPOSTA ¢ 289

Ja a antropologia simétrica (quando bem-feita), além de antifundacionista,
ampara-se em um contexto politico pds-colonial (Salmond 2013), mais cética
as esséncias — mesmo espiralares ou circulares. E ¢ nesse sentido que se distan-
ciam de afirmacoes como essa:

“Sim, ¢ verdade que as experiéncias estéticas nos movem e transformam
o modo como nos compreendemos; sim, é verdade que o carater ¢ uma vir-
tude; sim, é verdade que a justica é um ideal humano; sim, é verdade que
nenhum ser humano pode dispensar a referéncia, uma referéncia continua,
ainda que tantas vezes no background, a prépria verdade.” (Verde 2017: 158)

Ver Wynter (2003) e Krenak (2020) para criticas (ndo ontoldgicas, mas
compativeis com a OT) aos conceitos de humano como o mobilizado aqui. Por
outro lado, ver Moten (2021) e Warren (2017) para uma leitura descoloniza-
dora da tradicdo fenomenoldgica, contra a ideia de ontologia.

Isso seria apenas um comeco, pois uma comparagio entre paradigmas neces-
sitaria de mais dedicacido (ver Pedersen 2020). Minha elaboragao sobre feno-
menologia e ontologia ficou no ensaio, quando vi-me diante da acusagio de
defender “uma ideia dir-se-ia teoldgica, pelo menos na obscuridade que con-
vida a eterna discussdo sobre o seu contetdo” (Verde 2025b: 283). A alegoria
escolhida por Verde — “culto”, “altar”, “templo” — revela em seu pensamento
habitos iluministas-evolucionistas, ancorados na distincio entre saber (meu) e
crenga (alheia). Ao usar a categoria do religioso como qualificagio para diminuir
determinado discurso — taxando-o de dogmatico e fundamentalista, na suposta
recusa ortodoxa de mudar seu ponto de vista —, sabemos qual oposto da religiao
¢ mobilizado: a ciéncia e a filosofia seculares enquanto saberes universalizaveis.

E assim, produzem-se afirmacdes como: “erros em religido sio meramente
ridiculos, enquanto os erros filoséficos (e também, acrescentamos, os politicos)
podem ser, de facto, perigosos” (Verde 2010: 274). Conhecendo a matéria
metafisica do mundo, resta ao Homem secular rir dos crentes. Ou: “O antrop6-
logo pode produzir ou guiar a sua investigacado por uma teoria da feitigaria ou
da adivinhagio, mas isso jamais implica que a feiticaria e a adivinhacao se tor-
nem opgcoes validas para a sua orientacdo na vida, e se algum deles se torna fei-
ticeiro ou entra a adivinhar o futuro, o caso ¢ meramente psiquiatrico” (Verde
2017: 143). Os colegas antropélogos adeptos de religides afrobrasileiras, que
vao aos buzios para resolver dilemas de suas vidas, estariam todos loucos, diz
o Homem racional.

Escolhidos de antemio quais saberes sobre o0 mundo sao ilusao, falsidade,
loucura, o Homem livre decide onde seus interlocutores nativos tém direito de
intervir: reserva-lhes os dignos espacos de falar sobre beleza, justica e verdade
— questoes em Gltima andlise subjetivas, ainda que, nesta visdo pds-positivista,
intersubjetivas e culturalmente plurais. Demais temas seriam “exotismo”.



290 ¢ ROGERIO BRITTES PIRES etnografica « fevereiro de 2025 « 29 (1): 287-292

“Temos pouco a aprender com as cosmologias que nos dizem que a Terra
tem a forma de um disco, afinal também néo ha nada de realista a aprender
com a cosmologia ptolomaica ou até a kepleriana; teremos também pouco a
aprender — porque sobre isso ja aprendemos demasiado e tudo o pouco que
ha para saber — sobre feitigaria, xamanismo, ordculos e adivinhacio, esses
temas que apaixonam e tantas vezes esgotam e condenam a irrelevancia a
curiosidade antropolégica; mas temos muito a aprender nesses outros domi-
nios que sao a moral e a ética, a especulacdo metafisica e ontoldgica e, com
um lugar estratégico e aglutinador, a arte.” (Verde 2017: 162-163)

Para mim, as questoes com as quais vale a pena “perder tempo” sdo as
que interessam as pessoas com quem trabalho. Sem davidas, estética, ética e
veracidade estdo entre elas. Mas a existéncia de seres espirituais, a vida ap6s
a morte e a estrutura do universo também estdo. Algumas soardo absurdas,
outras autoevidentes, outras desafiarao minha moral. Obvio, isso vai depender
de quem escolho para dialogar, onde consegui fazer campo, com quem criei afi-
nidade 14. Se me animo quando amigos Saamaka sentam-se sob um ingazeiro
e discutem “quantos espiritos uma pessoa tem” (Pires 2015: 107-114), isso
revela tanto sobre as questoes que movem certos homens em Botopasi quanto
sobre minha inculturacdo na Faculdade de Filosofia e Ciéncias Humanas da
UFMG e no Museu Nacional da UFRJ dos anos 2000. O gosto por certas teorias
e nao outras, adquirido nas salas de aulas, ajudou a direcionar meus interesses,
mas nao € tudo. Escolhi entrar na igreja, ler a Biblia, tomar banhos de ervas
e acompanhar rituais oraculares no Alto Suriname porque meus anfitrides o
faziam. Recusando-me a tratar os saberes por eles expressos de “irrelevantes”,
“ridiculos”, “casos psiquiatricos” ou “perda de tempo”, busco um vocabulario
que me permita acompanha-los. Ha varios.



DA ONTOLOGIA DA FENOMENOLOGIANA ANTROPOLOGIA: ENSAIO DE RESPOSTA ¢ 291

BIBLIOGRAFIA

ALMEIDA, Mauro, 2013, “Caipora e outros conflitos ontolégicos”, Revista de Antropologia da
UFSCAR, 5 (1): 7-28.

CSORDAS, Thomas, 2008, “A corporeidade como um paradigma para a antropologia”, in
Thomas Csordas, Corpo / Significado / Cura. Porto Alegre: UFRGS, 101-146.

CSORDAS, Thomas, 2016, “Assimptota do inefavel: corporeidade, alteridade e teoria da
religido”, Debates do NER, 17 (29): 15-60.

HENNION, Antoine, ¢ Alexandre MONNIN, 2020 “Du pragmatisme au méliorisme radical:
enquéter dans un monde ouvert, prendre acte de ses fragilités, considérer la possibilité
des catastrophes”, Sociologies, Dossiers 2020. DOI: https://doi.org/10.4000/sociologies
.13931.

INGOLD, Tim, 2000, The Perception of the Environment: Essaps on Livelihood, Dwelling and Skill.
Londres: Routledge.

JACKSON, Michael D., 2015, “Afterword”, in Kalpana Ram e Christopher Houston (orgs.),
Phenomenology in Anthropology: A Sense of Perspective. Bloomington, IN: Indiana University
Press, 293-303.

KOHN, Eduardo, 2013, How Forests Think: Toward an Anthropology Beyond the Human. Berkeley,
CA: University of California Press.

KRENAK, Ailton, 2020, A Vida Néo E Util. Sao Paulo: Companbhia das Letras.

MOTEN, Fred, 2021, “Ser prete e ser nada (misticismo na carne)”, in C. Barzagho,
S. Paterniani e A. Arias (orgs.), Pensamento Negro Radical: Antologia de Ensaios. Sdo Paulo:
Crocodilo, 131-192.

PEDERSEN, Morten Axel, 2020, “Anthropological epochés: phenomenology and the onto-
logical turn”, Philosophy of the Social Sciences, 50 (6): 610-646.

PIRES, Rogério Brittes W., 2015, A Mdsa Gddu Kondé: Morte, Espiritos ¢ Rituais Funerdrios em
Uma Aldeia Saamaka Crista. Rio de Janeiro: Museu Nacional, UFRJ, tese de doutorado.

RAM, Kalpana, e Christopher HOUSTON, 2015, “Introduction: phenomenology’s metho-
dological invitation”, in Kalpana Ram e Christopher Houston (orgs.), Phenomenology
in Anthropology: A Sense of Perspective. Bloomington, IN: Indiana University Press,
1-25.

SALMOND, Amiria J., 2013, “Transforming translations (part 1): ‘the owner of these
bones’”, HAU: Journal of Ethnographic Theory, 3 (3): 1-32.

SALMOND, Amiria J., 2014, “Transforming translations (part 2): addressing ontological
alterity”, HAU: Journal of Ethnographic Theory, 4 (1): 155-187.

SEALE-FELDMAN, Aidan, e Luis Felipe MURILLO, 2023, “Thomas Csordas”, in Kleyton
Rattes, Marcelo Mello e Simone Silva (orgs.), Antropologia: Ensino, Pesquisa ¢ Etnografia
Hoje, vol. 1. Niter6i: Eduff, 67-100.

STEIL, Carlos, e Isabel CARVALHO, 2012, “Dialogos imaginados entre Tim Ingold e Thomas
Csordas”, in Silvia Citro e Yanina Mennelli (orgs.), Cuerpos_ y Corporalidades en las Cultu-
ras de las Américas. Buenos Aires: Biblos, 1-16.

VERDE, Filipe, 2010, “Tambores de mortos? Sobre um estudo etnogrifico da democracia
em Ihéus, a antropologia feita em casa e a faldcia do apelo a crenga”, Anudrio Antropolo-
gico, 35 (1): 265-277.

VERDE, Filipe, 2017, “Fechados no quarto de espelhos: o perspectivismo amerindio e o
‘jogo comum’ da antropologia”, Anudrio Antropoligico, 42 (1): 137-169.



292 e l{()(;]ﬁl{l() BRITTES PIRES etnografica « fevereiro de 2025 « 29 (1): 287-292

VERDE, Filipe, 2025a, “Estrangeiros universais: a ‘viragem ontolégica’ considerada de uma
perspetiva Fenomenolégica”, Etnogrdfica, 29 (1): 251-271.

VERDE, Filipe, 2025b, “Resposta a Rogério Pires”, Etnogrifica, 29 (1): 283-286.

WARREN, Calvin, 2017, “Black mysticism: Fred Moten’s phenomenology of (black) spirit”,
Zeitschrift fiir Anglistik und Amerikanistik, 65 (2): 219-229.

WYNTER, Sylvia, 2003, “Unsettling the coloniality of being/power/truth/freedom: towards
the human, after man, its overrepresentation: An argument”, CR — The New Centennial
Review, 3 (3): 257-337.



