INTERACGOES NO.38, PP. 42-60 (2015)

REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA

Marina G. Gritta

Universidad de Buenos Aires. Facultad de Psicologia. Doctorado.
marinagritta@gmail.com

Resumen

En este articulo se aborda el tratamiento de los fundamentos de la paz y la
violencia desde una perspectiva bioldgica, social y psicolégica. Se reflexiona acerca de
los elementos aglutinantes que garantizan la cohesion, y con ello la conservacion de la
especie humana y del medio social y natural. EI marco teérico para el analisis se
asienta en los desarrollos tedricos de Humberto Maturana, Elliot Jaques y Eric
Debarbieux, si bien también se toma en consideracion la influencia que ejercen las
religiones en el colectivo social y en la conducta individual. Se asume que el hombre
es por naturaleza solidario, porque vive y sobrevive en comunidad y sdélo puede
desarrollarse como individuo dentro de una agrupacién de seres humanos sustentada
en vinculos de ayuda mutua. En este marco la competencia resulta constitutivamente
antisocial porque tiende a la destruccion de los lazos sociales. Por ultimo, se realiza un
analisis critico de la escuela como institucion que hunde sus raices en la exacerbacién
del individualismo y la competencia, lo que hace que no resulte congruente con el
medio, dado que obstruye la cooperacién que se da de modo espontaneo entre los
seres humanos, y con ello tiende a la disolucion del colectivo social mas que a la

armonia en la convivencia.
Palabras clave: Paz; Violencia; Adhesivo social; Cooperacion; Competencia.
Resumo

Este artigo aborda o tratamento dos fundamentos da paz e da violéncia a partir
de uma perspectiva bioldgica, social e psicolégica. Reflete sobre os elementos
aglutinantes que garantem a coesao, preservando, assim, a espécie humana e o

ambiente social e natural. O referencial tedrico para a analise baseia-se nos

desenvolvimentos tedricos de Humberto Maturana, Elliot Jaques e Eric Debarbieusx,

http://www.eses.pt/interaccoes



=
— REFLEXIONES SOBRE LAPAZY LAVIOLENCIA 43

ainda levando em consideragao a influéncia da religiao nos comportamentos coletivos
e individuais. Supde-se que o0 homem € por natureza solidario porque vive e sobrevive
na comunidade, sé podendo desenvolver-se como um individuo dentro de um grupo
de seres humanos apoiado por lagos de ajuda mutua. Neste contexto, a competicéao é
constitutivamente antisocial porque tende a destruicdo dos lagos sociais. Finalmente,
tem lugar uma analise critica da escola como uma instituicdo enraizada na
exacerbacao do individualismo e da competicdo, de modo que é incongruente com o
ambiente, ja que obstrui a cooperacdo que ocorre espontaneamente entre os seres
humanos e, portanto, tende mais a contribuir para a dissolugdo dos grupos sociais que

para a harmonia na convivéncia.
Palavras-chave: Paz; Violéncia; Coesao social; Cooperacédo; Competicao.

Abstract

This article deals with the treatment of the foundations of peace and violence
from a biological, social and psychological perspective. It reflects on the binders
elements ensuring cohesion and thus the conservation of the human species and the
social and natural environment. The theoretical framework for this analysis is based on
theoretical approaches of Humberto Maturana, Elliot Jaques and Eric Debarbieux,
although it is taken into consideration the influence of religions in the social collective
and individual behavior. It is assumed that man is by nature solidary, because it lives
and survives in community and can only develop as an individual within a group of
human beings supported by ties of mutual aid. In this context competition is
constitutively antisocial because it tends to break up social ties. Finally, a critical
analysis of the school as an institution rooted in the exacerbation of individualism and
competition takes place, which makes it not congruent with the environment, since it
obstructs cooperation that occurs spontaneously between human beings, and therefore

they tend to the dissolution of the social group rather than harmony in coexistence.

Keywords: Peace; Violence; Social glue; Cooperation; Competition.

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
44 GRITTA ke

La Convivencia Humana

“Los seres humanos somos seres sociales: vivimos nuestro ser cotidiano en
continua imbricacién con el ser de otros...Al mismo tiempo...somos individuos: vivimos
nuestro ser cotidiano como un continuo devenir de experiencias individuales

intransferibles” (Maturana, 1999, p. 21).

Lo social y lo individual conforman una unidad dinamica en la que cada aspecto
se realiza en el otro. No hay contradiccion en esas dos instancias, sino un fluir
permanente de circunstancias y vivencias que impactan y modifican a los seres
humanos y al entorno social y natural. La cultura se impregna en la vida cotidiana de
cada miembro y organiza sus relaciones intersubjetivas, a la vez que cada sujeto
transita su experiencia personal y aporta a la produccion y regeneracion permanente

de la cultura.

Segun Maturana (1999) los seres humanos, en tanto seres vivos, son sistemas
determinados estructuralmente que constituyen redes cerradas de produccion de sus
componentes, a partir de sus propios componentes y del recambio ininterrumpido de
sustancias que toman del medio y vierten en él. Esta continua produccion de si
mismos es lo que este autor denomina “autopoiesis”, y es lo que se pierde en el

fendmeno de la muerte. Los seres vivos estan vivos mientras estan en autopoiesis.

Nuestros cambios se producen entonces por nuestra dinamica interna y por las
alteraciones que detona el medio al interactuar con él. La conducta de un ser vivo es
adecuada en la medida que existe coherencia entre su cambio estructural y el de su
ambiente. A su vez, la red de interacciones que un conjunto de seres vivos constituye
con su conducta, en tanto opera como un medio en el que se realizan como tales,
conforma un sistema social. Si bien cada sistema social adquiere caracteristicas
diferentes, por lo que las conductas adecuadas en uno pueden no necesariamente
serlas en otro, todo sistema social procura la conservacién de la vida de sus miembros

como condicién constitutiva de su operar.

El mecanismo fundamental de interaccion en el operar de los sistemas sociales
humanos es el lenguaje, pues es la conducta primaria orientada a la coordinacion de
conductas en la accion sobre el mundo, de lo que resulta la produccion de un mundo
de acciones y objetos que sélo tienen existencia y significado en el dominio social en

el que surgen.

Para que exista un sistema social debe darse una recurrencia de interacciones

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 45

cooperativas entre sus miembros, que se dan en muchas ocasiones
espontaneamente y que tienen la apariencia de lo que Maturana denomina
pegajosidad bioldgica, placer de la compafia o amor en cualquiera de sus formas, sin
lo cual no hay socializacién humana y que si se pierde, la sociedad se desintegra. Sin
el elemento aglutinante del amor no hay sobrevida, dado que: “el ser humano es
constitutivamente social. No existe lo humano fuera de lo social, lo genético no
determina lo humano solo funda lo humanizable. Para ser humano hay que crecer

humano entre humanos” (Maturana, 1999, p. 33).

“La conservacion de esta pegajosidad biolégica que en su origen asocial es el
fundamento de lo social, ha sido en la evolucién de los hominidos...el factor
basico en el acotamiento de la deriva filogénica humana que resulté en el
lenguaje y a través de él en la cooperacion y no en la competencia, en la

inteligencia tipicamente humana.” (Maturana, 1999, pp. 30-31)

Toda sociedad se funda en el amor y se realiza en la conducta de los individuos
que la componen, en el marco de las relaciones impregnadas del ver al otro que el
amor involucra, como las de justicia, respeto, honestidad y colaboracion. Es la
recurrencia de interacciones cooperativas espontaneas lo que cimienta la armonia
dentro de un sistema social, mientras que la competencia es lo que amenaza su
continuidad como tal, dado que esta basada en la destruccion del otro y por ende
conduce a la desintegracion del sistema. En la légica de la competencia la derrota del
contrario es la victoria del ganador. Si bien la competencia es un fenémeno cultural,
este autor afirma que no tiene un basamento bioldégico primario por lo que “es
constitutivamente antisocial, dado que el que compite no vive en lo que hace, sino que
se enajena en la negacion del otro, que a la vez implica la negacion de si mismo al

pretender que se valida lo que se niega” (Maturana, 1999, p. 34).

Desde mi perspectiva, tanto la competencia como la cooperacién contienen en si
mecanismos autogeneradores que se mantienen inalterables en su despliegue en el
devenir de la convivencia humana. Denomino a estos mecanismos ‘“invariantes
funcionales de la dinamica social’. La invariante funcional de la competencia, que se
mantiene constante sea cual fuere el objeto de destruccién, es la depredaciéon. Esta
accion puesta a funcionar, avanza arrasando lo que encuentra a su paso, alentando la
disolucion de la vida en comun. Por el contrario, la cooperacion mutua, el sentimiento
de comunidad en tanto comunién de seres que cimienta la cohesion social, tiene como

sustrato la generatividad que alienta y sustenta la conservacion de la vida humana en

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
46 GRITTA ke

su constante produccion cultural y reproduccion biolégica.

Tanto el competir como el compartir se expanden en los vinculos detonando
modificaciones en la estructura de cada individuo, que se manifiestan en el despliegue
de un abanico de conductas congruentes con la dinamica que regula la interaccién
social. Ahora bien, un individuo no sobrevive ni se reproduce si no interactia con
otros, por lo que la depredacién que desemboca en la desintegracion tanto del entorno
social como de la estructura individual, hace peligrar la continuidad de la especie y con
ello a los mismos depredadores que la encarnan. Por el contrario, la cooperacion
aglutina, cobija, preserva, ensambla y por ende tiende a la organizacion pacifica de la
comunidad. Las invariantes funcionales que subyacen a ambas dinamicas:
depredacion/generatividad, a su vez trascienden el entorno social e inciden
indefectiblemente en el deterioro o la prosperidad del ambiente natural, a la vez que
estos contextos sociales y naturales producen cambios estructurales en los seres
humanos por su condicién de seres vivos en autopoiesis, que participan de un fluir

ininterrumpido con su ambiente.

El incesante cambio e intercambio mantiene en un flujo dinamico a la existencia
que se transforma permanentemente. La transformacioén es armonia, es como una ola
que para ser tal tiene que elevarse y a la vez descender, el agua tiene que avanzar y
luego retroceder, puesto que si la ola no desciende no puede volver a elevarse, y si el
agua no retrocede no puede volver a avanzar para continuar en permanente
movimiento. No hay conflicto, cada opuesto define al otro, le da significado, lo
completa, son parte del mismo proceso que se despliega en el tiempo. En muchas
circunstancias sus fases no aparecen en una sucesion evidente o inmediata, por lo

que es necesario indagar para descubrir la ligazén que les da sentido.

Considerar que el conflicto es el motor del cambio es otorgarle una connotacion
destructiva al devenir. Por ejemplo, la muerte forma parte del ciclo de la vida, y hasta
en algunos casos, cuando el tiempo vital de una persona transcurre penosamente y
ésta experimenta un deterioro psicoldgico tal que le resulta insoportable, puede llegar
a percibir a la muerte como un estado que pondria fin a su sufrimiento, ya que desde

esta perspectiva la destruccion no estaria en la muerte sino en la vida misma.

De todos modos, no es lo mismo el deterioro del organismo que su aniquilacion.
No es lo mismo morir que ser asesinado. En un caso nos referimos a un proceso
natural mientras que el otro es consecuencia de un acto violento cuya irrupcién, ya sea

abrupta o paulatina, trastoca los vinculos humanos y desorganiza la convivencia.

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 47

En la tradicion judeo-cristina, por ejemplo, la premisa “no mataras” forma parte
de los mandatos contenidos en las tablas de la Ley que Dios entregd a Moisés en el
Monte Sinai. Es un precepto orientado a garantizar la conservacién de la epecie,
aludiendo a una conducta que no debe ser consumada por los hombres. Sin embargo,
son los preceptos positivos los que guian la vida social para garantizar la armonia en
la convivencia, que se engloban bajo el mandamiento principal de amar a Dios por
sobre todas las cosas. Y es justamente de la disposicion espiritual que emana de ese
amor, que se desprende la necesidad de que cada persona la plasme en su vida

cotidiana.

Desde esta perspectiva, la clave para la comunion con Dios y entre los hombres,
no se basa en no matar al préjimo o no codiciar lo que le pertenece ni robarselo u
otras tantas acciones prohibidas, sino que la clave esta en amar al préjimo de modo tal
que lleve a protegerlo, a resguardar su vida y su bienestar como si fuera la vida propia.
Esta premisa, cimiento de la cohesién grupal, da origen a la organizacion de los
sistemas sociales. Maturana (1999) considera que la emocidén que constituye y
sustenta las relaciones sociales es el amor, y que de ahi se desprende “lo que
llamamos valores...como la honestidad, solidaridad, respeto mutuo, colaboracion,
equidad, (los cuales) son aspectos relacionales espontaneos del convivir social que,
en tanto se viven no se ven, y no se habla de ellos a menos que sean

circunstancialmente violados por algun o algunos miembros de la comunidad” (p. 10).

En la tradicién judia la Tora, que fue revelada al pueblo de Israel durante su
peregrinaciéon por el desierto, luego de la salida de Egipto donde habian sido
esclavizados, contiene las leyes que Dios dispuso para organizar la convivencia de un
pueblo que tenia que aprender a vivir en libertad, a decidir autbnomamente su
derrotero, experiencia que le era desconocida luego de tantos afios de cautiverio. A su
vez, respetar estas leyes los preservaba de ser sojuzgados por sus propios
semejantes en la convivencia cotidiana, dado que era muy probable que las conductas
aprendidas en el seno de las relaciones de sometimiento, impregnaran también los

vinculos al interior del grupo.

Aquellos hombres y mujeres que en su peregrinar iban creciendo dentro del
marco normativo de la Tora, atravesaron un largo periodo de purificacién, en el que
fueron desprendiéndose de habitos que habian sido congruentes con una vida en
cautiverio, que habian desarrollado para adaptarse al entrono hostil en el que nacian,

vivian y morian generacion tras generacion. Los nifios que nacieron y se criaron en

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
48 GRITTA ke

este nuevo contexto, desconocieron lo que habian sentido sus padres al ser esclavos,
al no ser duefios de sus decisiones, no ser propietarios de sus propios cuerpos,
sometidos a la voluntad de otros por miedo al dolor del castigo, la tortura y la muerte,
si bien ya el estado de sojuzgamiento es en si mismo una condena existencial
omnipresente, porque impregna toda la vida de una persona, cada instante, desde que

nace hasta que muere.

Durante los 40 afios de peregrinacién por el desierto fueron adquiriendo nuevas
pautas de comportamiento para la vida en libertad, aprendiendo las bases de la
solidaridad y la preservacion de una comunidad armoénica. Y fue precisamente dentro
de ese contexto que finalmente el pueblo errante de lIsrael ingres6 a la tierra

prometida.

Para la tradicion judeocristiana la ley que organiza la convivencia social se
sustenta en el amor. El cristianismo reconocié en Jesus al mesias que habia venido a
redimir los pecados del mundo. Para los cristianos Jesus, Dios hecho hombre, no sélo
pregond el mandamiento del amor, sino que dio testimonio del mismo llevando una
vida humana en consonancia con esa premisa moral, y de ese modo ensefié a sus
seguidores como incorporarla a sus vidas. Por eso el mandamiento del amor que él
transmitid lo formulé en los siguientes términos: “Amense los unos a los otros como
‘yo’ los he amado”. Del mismo modo que él los amd, llevando una vida en santidad,
apiadandose del prdjimo, siendo infinitamente misericordioso, asi es como deben
amarse los hombres entre si, porque asi es como ama Dios. Segun la tradiciéon
cristiana Dios se hizo hombre para dar testimonio vivo de su amor, que es el que

tendria que impregnar todas las relaciones sociales.

Del mismo modo, para corrientes espirituales orientales como el budismo, el
desarrollo del amor altruista, de la misericordia absoluta, es justamente el camino para
alcanzar el estado de budeidad, que se funda en el amor a toda la humanidad y que
no se reduce a los seres humanos entre si, sino que se extiende a cada particula que
compone el universo. Vivir en consonancia con el todo siendo a la vez cada ser un

todo, es para el budismo experimentar el sentimiento de la paz.

Sea cual fuere la doctrina religiosa de la que se hable o a la que se adhiera, la
palabra “religién” revela en su origen etimolégico lo que pregonan todas ellas. El
término “religion” proviene del verbo latino ligare, que significa unir, atar, amarrar, y que
hace referencia a una ligazén, una alianza, que puede interpretarse como la unién con

Dios y con los “co-religionarios”, es decir, con los pares, los semejantes, el préjimo. El

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 49

prefijo re- denota reiteracion, continuidad y también intensidad, hace referencia a una
renovacion permanente de este amor, que se manifiesta en la realizacion de rituales,
de festividades, a la vez que enfatiza la profundidad de esta union. Por su parte, el
sufijo —ién expresa la accion del verbo y su efecto, da la idea de movimiento, de una
union dinamica, activa. En sintesis, la religion puede interpretarse como una alianza
constante, permanente con Dios y entre los hombres, un ligarse intensamente una y

otra vez en un circuito ininterrumpido.

También Elliott Jaques (2005) hace referencia al ligare pero no en un sentido
religioso, sino como basamento de la vida social. Igual que Maturana afirma que el
hombre no puede vivir ni sobrevivir aisladamente sino en compafia de otros seres
humanos con los que comparte su cotidianeidad, por lo que existe una especie de
adhesivo social que los mantiene unidos. A diferencia de Maturana, que encuentra en
el amor el factor aglutinante, Jaques considera que el componente principal del mismo
es la confianza, que a su vez conecta con otros conceptos que hacen referencia a
dimensiones mas amplias de la vida social y que tienen que ver con el resguardo de la
convivencia pacifica entre los seres humanos, como por ejemplo el concepto de
“justicia”.

La palabra “justicia” deriva del verbo latino iungere, que significa mantenerse
juntos. A su vez la particula ius proviene del sanscrito yu que denota unién, vinculacion
y de la cual también deriva la palabra latina iuvare, ayudar. Observamos entonces que
en su origen etimoldgico la palabra “justicia” toma en consideraciéon el componente
social basico del hombre por lo que pondera la unidn mas que la separacién entre
individuos aislados, al resguardar las relaciones de apoyo mutuo basadas en la
confianza. Es decir, toma en consideracion la organizacién social en la que se
despliegan las conductas individuales y las relaciones interpersonales. Mas aun, para
Jaques el criterio por el que determina si un comportamiento es normal y ético o
anormal e inmoral, tiene que ver con si el mismo potencia la unién o atenta contra ella

produciendo separacion, quiebre, dafo, injury.

El supuesto basico que subyace a la teoria de Jaques es que lo central del
significado de bien social, lo que sostiene a una buena sociedad, es todo aquello que
mejora las posibilidades de supervivencia, no de los individuos sino de la especie, y no
solo de la supervivencia de las especies, sino de su capacidad de adaptacion a lo

largo del tiempo.

La confianza, en tanto aglutinante social, se manifiesta en todos los 6rdenes de

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
50 GRITTA ke

la vida, desde la familia y los grupos primarios hasta la organizacién politica mas
amplia. La conducta individual cobra sentido dentro de un contexto conductual que
involucra a la red de interacciones y a la organizacion de la convivencia dentro de un

marco legal que establece un limite orientado al cuidado mutuo y que reprime el dafio.

La confianza permite que los hombres se relacionen unos con otros aunque ni
siquiera se conozcan, aunque no se hayan visto antes y tampoco vuelvan a verse. En
la medida en que esos encuentros armonicen con la convivencia, podemos afirmar
que esas personas se comportan de un modo normal. Cuando un comportamiento
trastoca la armonia, cuando hiere o tiende a la separacion liberando conductas
antisociales destructivas, estamos frente a un comportamiento anormal, entre los
cuales Jaques enumera el buscar avidamente el beneficio propio sin tener
consideracion por los demas, la envidia vengativa o rencorosa, la manipulacion

enganosa y el ejercicio injusto del poder.

El contexto social es saludable en la medida que favorece el despliegue de
comportamientos que incrementan la unidad, la ayuda mutua y la armonia en las
relaciones interpersonales. Por el contrario, éste se torna paranoigénico cuando crea
una atmoésfera de sospechas y desconfianza, proclive al despliegue de la ansiedad

esquizo paranoide de los sujetos, que lleva a la ruptura de los lazos sociales.

Eric Debarbieux (1999) va mas alla y plantea la relatividad de lo que definimos
como bueno o malo. Afirma que “el ‘bien’ de una época se ha transformado en el ‘mal’
de otra época, (porque) nuestras definiciones del bien...son representaciones sociales
arraigadas en una historia y una pertenencia social” (p. 37). A su vez, considera que la
delimitacion de la violencia por el codigo penal de una sociedad es s6lo una parte de
su representacion, puesto que no toma en consideracion la violencia impalpable, el
ambiente que va cimentando la inseguridad y el consecuente sentimiento de
impotencia, asi como tampoco reconoce aquellos comportamientos no
necesariamente ilegales en sentido juridico, pero que transgreden los codigos

elementales de la vida en sociedad y que atentan contra el orden establecido.

Los codigos morales varian de una cultura a otra, de un momento histérico a
otro, como también varia la tolerancia social e individual a sus transgresiones. En el
convivir cotidiano es donde las nuevas generaciones aprenden las pautas que rigen
las interacciones. Segun Maturana (1999) “Para ellos no hay comunidad social o no
social, no hay comunidad armoénica o comunidad en desintegracion, libertad o

esclavitud, riqueza o miseria” (p. 11).

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 51

Hace algunos afos atras, en una escuela estatal de la Ciudad de Buenos Aires,
un alumno de 12 afios que recién habia culminado sus estudios primarios, en una
experiencia aulica de eleccion democratica de delegados representantes del curso,
ofrecio secretamente dinero a algunos de sus companeros a cambio de que lo votaran.
El dia de la eleccién, cuando se contabilizaron los votos, ese alumno resulté electo.
Nadie se explicaba el fendmeno, dado que no gozaba de popularidad como quien salio
en segundo lugar. Al hacerse publico que habia ofrecido dinero a cambio de votos, sus
compafieros protestaron por la “injusticia” del resultado de una eleccion fraudulenta. La
docente responsable de la realizacion del acto eleccionario procedié a efectuar

nuevamente la votacion.

Sin embargo, el alumno ganador consideré que eso era “injusto”, dado que él
habia resultado electo mediante un procedimiento democratico. El no vivié lo que hizo
como una transgresion, es mas, hasta podria interpretarse como una adaptacion
prematura al mundo de los adultos, a la realidad politica de su entorno social mas
amplio. De hecho, cuando los demas docentes se enteraron del incidente, comentaron

irénicamente que dicho alumno podria llegar a ser un buen politico en el futuro.

¢ Quién le ensefid a ese nino cual era el modo mas eficaz para alcanzar su
deseo de liderar a sus companeros? Nadie en particular, lo aprendié en su convivir
cotidiano con los adultos, espontaneamente, por el s6lo hecho de estar inmerso en el
sistema social en el que nacié y se desarrollo, en el que observé el estilo relacional de
sus mayores, lo que le permitié evaluar y adoptar la estrategia mas conveniente para
si en su vinculaciéon con un grupo que comenzaba a conformarse y perduraria durante

cinco afos de escolarizacion secundaria.

Cuando la corrupcién penetra en las relaciones humanas y los nifios crecen
inmersos en esa logica, cuando la transgresion es moneda corriente y pasa a ser la
conducta habitual, se desdibujan los principios morales rectores de la sociedad y
comienza su paulatina desintegracion, que se vivencia en la trama relacional cotidiana

y en todos los intersticios de sus instituciones.

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
52 GRITTA ke

El Lugar de la Educacién

La desestabilizacion del sistema social permite percibir que lo que se da por
sentado no es estable, la paz es fruto de una construcciéon permanente y sostenida.
Este despliegue pasa desapercibido por considerarse un fenémeno natural. La
aparicion de su contracara, la violencia, favorece la reflexion, el analisis y la evaluacion

de su impacto social y subjetivo.

El accionar pacifico esta dado por los vinculos solidarios establecidos entre las
personas. La tendencia disolutiva de la violencia hace de ella una energia abortiva. Lo
que garantiza la predominancia de los vinculos armoniosos en un grupo humano es la
organizacion social, el sistema de leyes que determinan lo que esta bien y lo que esta
mal, lo que se debe y no se debe hacer, lo que se puede o no hacer, en funcion de la

proteccién de la integridad de la sociedad y de cada individuo.

La organizacion que Jaques define como filogénica es aquella que favorece el
despliegue de la cooperacion, mientras que la paranoigénica es la que destruye el
adhesivo social, la pegajosidad bioldgica, poniendo en riesgo el basamento de la
convivencia humana, puesto que al exacerbar la competencia, que segun Maturana es
constitutivamente antisocial, favorece la instauracion de la invariante funcional de la

depredacion y su despliegue incremental, que lleva a la autoaniquilacién del sistema.
Debarbieux (1999) define la violencia como:

“La desorganizacion brutal o continua de un sistema personal, colectivo o social,
que se traduce en una pérdida de la integridad fisica, psiquica o material. Esta
desorganizacién puede operarse por agresion, uso de la fuerza, consciente o
inconscientemente, pero puede haber violencia desde el punto de vista de la
victima sin que haya necesariamente agresor ni intencién de dafar. La violencia
depende de los valores, de los codigos sociales y de las fragilidades personales
de las victimas. Puede actualizarse en el crimen y los delitos (contra la
humanidad, contra las personas, los bienes o la colectividad), en las incivilidades
o el sentimiento de violencia que traspasa los limites protectores de los sujetos

individuales y sociales que la padecen.” (pp 45-46)

El asume explicitamente una perspectiva relativista, etnocéntrica,
contextualizada y limitada, que toma en consideracién las referencias morales desde
las cuales la violencia es evaluada. Mas aun, considera que no hay una violencia en si

que pueda ser clasificada en una taxonomia rigida, puesto que los hechos violentos

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 53

cobran sentido en su significacion social, donde violencia y moral estan
estrechamente ligadas. Sostiene que hay una dialéctica entre las representaciones
sociales que clasifican los hechos y los hechos que se ajustan mas o menos bien a
las grillas de clasificacion, por lo que hace foco en el impacto subjetivo de la misma,
considerandola como lo que es descripto como tal por una victima o por un

observador que interpreta el hecho.

En mi opinidn, a la captacion subjetiva de la violencia dentro del marco de las
representaciones sociales, se suma el umbral de tolerancia individual que va a definir
la toma de posicidon en cuanto a intervenir o no para mitigar hechos violentos, en
funcion de la evaluacion personal de la magnitud soportable. En otras palabras, ante
la observacion de un hecho considerado igualmente violento por observadores
disimiles, la actitud de cada uno ante tal dependera de su umbral de tolerancia a la
violencia, que a su vez determinara su posicionamiento en los vinculos intersubjetivos
y la eleccion del rol que desempefiara cuando la misma se dé en su contexto grupal o

institucional inmediato.

Esta distincion es de vital importancia, dado que la intervencién o no, el silencio
de los testigos o su palabra, despliega un abanico de conductas y circunstancias que
definen el derrotero de los sucesos violentos, determinando su continuidad e
incremento o su merma e interrupcion. La intervencidon no necesariamente significa
exponer el propio cuerpo en la contienda, puede manifestarse en un pedido de ayuda

o en delinear una estrategia para accionar por etapas hasta alcanzar su objetivo.

El impacto del posicionamiento en la trama relacional es mayor cuando se trata
de la tolerancia a la violencia de personas que ocupan lugares de autoridad en grupos

e instituciones.
Veamos un ejemplo:

A comienzos de 2014, el equipo de conduccion de una escuela secundaria
describié una sucesion de hechos que le daba lugar a pensar en un caso de bullying
entre adolescentes. Relataron que el padre de un alumno les solicité una entrevista en
la que les manifestd que su hijo estaba preocupado porque un grupo de alumnos

agredia permanentemente a un compafiero de su curso.

La vicedirectora contdé que para comprobar si eso era cierto, durante un recreo
ella misma se escondié en la preceptoria, desde donde observé que ese grupo

efectivamente agredia fisicamente al alumno en cuestion. Dijo que durante la golpiza

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
54 GRITTA ke

la victima se acercé a donde estaba ella, y supuso que lo habria hecho porque la
habria visto alli escondida. De todos modos, permanecié apostada en ese lugar hasta

que terminod el recreo y los alumnos ingresaron al aula.

Pudiendo detener ese ataque multitudinario, o mas aun estando obligada moral y
legalmente a hacerlo, decidié mirar sin involucrarse, espiar a escondidas. Es mas, al
describir lo sucedido hizo hincapié en que seguramente el alumno agredido se acercé
a donde ella estaba, para que viera que era cierto lo que le pasaba. Su discurso
estaba centrado en si era verdad o no lo que el hijo le habia referido su padre y el
padre a ella. Se escondié para verlo con sus propios 0jos y consideré que su
presencia en el lugar de los hechos era so6lo para corroborar la veracidad del relato, no

para intervenir deteniendo la violencia.

Ese comportamiento, la no intervencion, el dejar hacer, al provenir de las
autoridades de las instituciones, propicia activamente la aparicién y arraigo estructural
de conductas agresivas de unos en detrimento de otros, incita a la violencia y da
apoyo implicito a su despliegue, colocando a las victimas en un lugar de indefension,

dejandolas inermes y sin ayuda humanitaria.

La banalizacién de estos hechos, la ausencia de justicia, la vulneracién de los
derechos de nifios y adolescentes que estan siendo educados en los cédigos morales
de la sociedad en la que la escuela esta inserta, va estimulando en las victimas la
aparicion de un sentimiento de inseguridad, directamente asociado al desarrollo de un
sentimiento de impunidad en los agresores, en la medida en que es aprobada

tacitamente la manifestacion publica de su crueldad.

La no intervencidon deliberada es en realidad un estilo de intervencién, tanto o
mas activo que el accionar directo. Este ultimo puede tener matices y llevar a
consecuencias diversas, mientras que el dejar hacer es una accion contundente que
intensifica el despliegue de lo que ya se ha echado a rodar. Sin embargo, el umbral de
tolerancia a la violencia, que es lo que orienta la eleccion del rol a desempefar en las
interacciones sociales, es diferente en cada miembro de la institucion e incide en la

diversidad de alternativas conductuales ante acontecimientos similares.

Continuemos con otro ejemplo extraido de la misma escuela, ocurrido pocos
dias después del anterior. Recién habia comenzado el recreo y yo me encontraba en
sala de profesores cuando repentinamente entré6 una docente conmocionada por lo
que acababa de suceder en su clase, diciendo “es gravisimo lo que paso, es

gravisimo”. Relatdé que tres alumnos le habian sustraido a una companera su teléfono

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 55

celular y habian comenzado a husmearlo. Mientras la alumna intentaba
infructuosamente recuperar el aparato la profesora los vio, se acercé a ellos y les dijo:
“Chicos, lo que estan haciendo es gravisimo, estan invadiendo su privacidad,

devuélvanle inmediatamente el teléfono y pidanle disculpas.”

Mientras lo contaba no dejaba de asombrarse por la situacion, y repetia una y
otra vez que era gravisima. Los alumnos procedieron a devolverle el celular a la
compafiera y le pidieron disculpas, tal como ella se los habia solicitado. Una accion
contundente, un resultado inmediato, un conflicto que no pasé a mayores, abortado

desde su origen.

Tanto la vicedirectora como esta profesora forman parte del personal de esa
escuela desde hace mas de 20 afios, estan embebidas de la impronta institucional
desde la etapa fundacional, sus edades son similares y sus historias docentes
también. La profesora consideré gravisima la invasién a la privacidad de una alumna,
sin que necesariamente mediara agresion fisica alguna. Su definicion de “gravisimo”,
la magnitud del hecho, es proporcional a su capacidad individual de tolerancia a
situaciones violentas. Ese limite definié su accionar, su eleccién del rol a interpretar en
la dinamica en la que también ella estaba inmersa, sélo por el hecho de encontrarse
en el lugar de los hechos. Su pronta intervencion detuvo el despliegue de la espiral

violenta incipiente, y el grupo retomé su estado de equilibrio.

En el otro caso observamos que la magnitud de violencia tolerable por parte de
la vicedirectora es significativamente mayor, observa agresiones fisicas de un grupo
hacia un adolescente de las que un alumno ya habia informado, y toma la decisién de
dejar que se desarrolle la escena violenta, con el Unico limite externo del ruido del
timbre indicando la finalizacion del recreo. Su no intervencion fue un respaldo explicito
a que el hecho continuara repitiéndose una y otra vez, y a que hechos similares

también se desplegaran.

El rol que ella adoptoé fue el de testigo silenciosa, y cuando la autoridad silencia
esta construyendo un entorno insensible a la violencia en el que cualquier cosa puede
acontecer. Es mas, podemos afirmar que el silencio de los observadores es el aval a la
violencia, mientras que el silencio de la autoridad es directamente su instauracién. En
el otro caso la docente logré que volviera a reinar la calma y que el proceso educativo
se desarrollara en el marco del respeto mutuo. La profesora no actué como defensora
de una alumna en particular, aunque se ocup6 de la victima, su intervencion no fue

parcial a favor de una y en contra de otros, sino que incidio en la situacion global, en el

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
56 GRITTA ke

espacio relacional de la convivencia, como promotora de una atmosfera de

camaraderia grupal.

En un estudio de seguimiento longitudinal de grupos, realizado por Olweus en
Suecia en 1993, se demostré que quienes habian sido victimas de bullying entre los
grados 6 al 9, en muchos aspectos ya no presentaban signos como jovenes adultos, a
los 23 afios. “Tal circunstancia se interpreté como una indicacién de que los chicos, al
dejar la escuela, disponian de una libertad considerablemente mayor para escoger su

propio entorno social y fisico” (Olweus, 2006, p. 52).

La obligatoriedad de pertenecer a un determinado grupo para transcurrir su paso
por el sistema, de compartir dia tras dia las experiencias educativas en el aula y
espacios comunes, sin posibilidad de elegir retirarse ante circunstancias adversas, que
muchas veces padecen las victimas ante la vista de docentes, directivos u otros
adultos dentro de la escuela, determina el tragico destino que tendran que soportar

durante varios afios de su vida.

Esto también hace pensar hasta qué punto la violencia es un fenébmeno que se
da en la escuela, considerada como un ambito aséptico que padece la agresividad del
alumnado, o si la institucion escolar tiene responsabilidad en su emergencia y
perdurabilidad. Estas diferentes perspectivas se advierten en dos expresiones
semanticas que revelan una toma de posicion tedrica sobre la cuestién, con
consecuencias directas en las practicas de prevencion y tratamiento del fendmeno, a
saber: “Violencia escolar’ o “Violencia en las escuelas”. La primera considera que la
escuela, por su misma estructura organizativa, es directamente responsable de la
violencia que se genera en su seno; mientras que la otra concibe a la escuela como un
espacio fisico en el que se suceden episodios violentos, y en cuya gestaciéon no
intervendrian tanto variables institucionales como individuales, familiares vy

comunitarias.

Si bien existen circunstancias externas a la escuela que penetran en ellas, no se
la puede desvincular de su responsabilidad en el estilo de socializacién al que apunta,
impregnado por una cultura arraigada desde su origen como institucién social,
focalizada en la exacerbacién del individualismo y en la competencia como modelo de
relacién interpersonal, lo cual hace de ella una organizacion basicamente
paranoigénica, tendiente a la desunion del colectivo social que vuelve vulnerable a
cada persona al privarla de los lazos cooperativos espontaneos con los demas,

negando asi el origen social del ser humano.

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 57

En la escuela todo esta rigidamente estipulado y compartimentado. El
conocimiento se encuentra escindido con fines didacticos. Los aprendizajes se hallan
estandarizados. Se prioriza la razén en detrimento de la emocion, la ciencia en
detrimento del arte. En la ensefanza rige la légica del premio y el castigo para
condicionar los comportamientos. La cima a alcanzar con el esfuerzo del estudio es
una calificaciéon numérica dentro de una escala, todo se sintetiza en un artificio carente
de sentido, una carrera por obtener un numero arbitrario, en la que los demas
compafieros son contrincantes a los que hay que ganarles; la nota es individual, no se

comparte, es el botin de guerra, la gratificacién o el castigo simbélicos.

Los alumnos estan obligados a permanecer horas dentro de sus recintos y
formando parte de grupos que no eligen voluntariamente. Una escuela atrapada en
una arquitectura del encierro, de la reproduccion artificial de experiencias de
aprendizaje, que en el exterior de sus muros se encuentran al alcance de la mano.
También los docentes tienen que adaptarse a estas circunstancias mas alla de su
deseo de implementar otras estrategias, y los directivos estan obligados a garantizar

gue todo permanezca asi organizado.

La violencia no se reduce a una tensidon entre alumnos o entre éstos y los
docentes, tampoco entre clases sociales o grupos étnicos diferentes que se
encuentran en el espacio escolar, la discriminacion de los que no forman parte de la
cultura dominante se ejerce de modo estructural, desde la seleccién de los contenidos
a ensenar, significativos para unos y no para otros. La educacién estandarizada, su
mandato fundacional homogeinizador y normalizador, no sélo impide que la institucion
integre a poblaciones con caracteristicas diferentes al modelo disefiado, sino que
interpreta que esos alumnos no se ajustan a lo esperado porque padecen problemas
de aprendizaje, porque poseen una capacidad para aprender deficiente y necesitan
ser ayudados por profesionales. Estos supuestos subyacen en el pensamiento de
docentes y directivos de las escuelas de la Ciudad de Buenos Aires en relacién a los
inmigrantes latinoamericanos, y explican el incremento del caudal de alumnos
derivados a tratamiento psicopedagdgico y neurologico, especialmente de origen
boliviano (Diez & Novaro, 2009; Grimson, 1999; Novaro & Diez, 2007).

La escuela no se interroga si hay algo en ella que resulte inapropiado, las
dificultades se depositan en los alumnos, el “alumno problema”, el “alumno conflictivo”
y en sus familias. Es mas, hoy en dia, fendmenos como la desatencioén en clase estan

siendo tratados con farmacos (Ortega et al., 2010; Pereira da Silva, A. C., Cristina A. L.

http://www.eses.pt/interaccoes



y—)]
58 GRITTA ke

& Poli dos Santos, K. Y., 2012), se patologiza la infancia y se medica a los nifios desde
muy pequefos. Sin embargo, la escuela continda sin replantear su esquema
organizacional, que no afecta so6lo a los marginados que finalmente terminan

desertando del sistema, sino a todos y cada uno de los actores sociales.

Todas estas razones, sin necesariamente adoptar un enfoque desescolarizante,
llevan a replantearse hasta qué punto la actual organizacién escolar, heredada de un
pasado con otros objetivos e intereses sociales, resulta un contexto adecuado para
educar a las nuevas generaciones, para crear espacios de convivencia que armonicen
con una vida en comunidad pacifica, cuando hasta la ensefianza de la historia de la

humanidad se centra en la historia de la violencia y las conquistas territoriales.

La dinamica micro social que genera la escuela resulta hoy inadaptada. Leyendo
mas en profundidad, su mismo basamento competitivo e individualista la cuestiona
como sistema social tal como lo concibe Maturana, es decir, como una red de
interacciones que un conjunto de seres vivos constituye con su conducta, en tanto
opera como un medio en el que se realizan como tales y cuyo componente basico es
la pegajosidad biolégica, que mantiene la cohesion y se manifiesta en los intercambios

cooperativos espontaneos y fluidos, sin lo cual no hay socializacién humana.

Dado que el ser humano es constitutivamente social y la competencia
constitutivamente antisocial, porque pone en riesgo su continuidad como tal al estar
basada en la destruccién del otro, no seria entonces ese el mecanismo adecuado para
introducir en su légica a los seres humanos desde pequefios. Por el contrario, son las
experiencias de cooperacion, el desarrollo de la empatia, el ver al otro que el amor
involucra, lo que cimienta la paz y la armonia dentro de un sistema social. En la
medida en que un sistema socializador de nifios, adolescentes, jévenes y adultos
estimule lazos solidarios, generara una atmosfera adecuada para la realizacion
individual en consonancia con la realizacién colectiva. A la inversa, un clima hostil,
desplegara conductas competitivas y destructivas del colectivo y de cada uno de sus
miembros. Y “puesto que las guerras nacen en la mente de los hombres, es en la
mente de los hombres donde deben erigirse los baluartes de la paz” (UNESCO, 2004,
p. 7). He ahi la misiéon fundamental de la escuela por largo tiempo postergada: educar

para la paz a todos y cada uno de los miembros de nuestra sociedad humana.

http://www.eses.pt/interaccoes



=
= REFLEXIONES SOBRE LA PAZY LA VIOLENCIA 59

Referencias

Debarbieux, E. (1999). La violence en milieu scolaire. Etat des lieux. Paris: ESF.

Diez, M. L., & Novaro, G. (2009). Interculturalidad en educacién: un abordaje para la
critica. Reflexiones a propdsito de la escolarizacion de nifios migrantes bolivianos
en Buenos Aires”. Em P. Medina Melgarejo (Comp.), Educacién Intercultural en
Ameérica Latina. Memorias, horizontes histéricos y disyuntivas politicas. México:
Editorial Plaza y Valdés.

Foucalt, M. (1975/2004). Vigilar y castigar. Nacimiento de la prisién (32 Reimpresion).
Argentina : Siglo XXI Editores.

Freire, P. (1972). Pedagogia del oprimido. Buenos Aires: Siglo XXI Argentina Editores.

Grimson, A. (1999). Relatos de la diferencia y la igualdad. Los bolivianos en Buenos
Aires. Buenos Aires: Eudeba.

Gritta, M. (2007). La escuela como contexto del proceso educativo. En J. Weiss, M.
Gritta, A. Benda, S. M. Molina, M. J. Adan Meléndez, G. J. Ramirez Tobén, & J.
G. Urbina Languasco, Violencia y maltrato (pp. 19-30). Buenos Aires: RV
Ediciones.

Gritta, M. (2014, agosto). La victima de bullying en la escuela. Estudio de caso.
Ponencia presentada en el Primer Encuentro Violencia en las Escuelas. Bullying,
realizado en el Colegio Nacional de Buenos Aires de la Universidad de Buenos
Aires, Buenos Aires, Argentina.

Jaques, E. (2005). On Trust, Good, and Evil. International Journal of Applied
Psychoanalytic Studies, 2 (4): 396-403.

Maturana, H. (1999) Transformacién en la convivencia. Santiago de Chile: Dolmen.

Morita, Y. (2002). Violéncia na escola: uma abordagem japonesa. En E. Debarbieux &
C. Blaya (Orgs), Violéncia nas Escolas e Politicas Publicas (22 Ed., pp. 93-136).
Brasilia: UNESCO.

Moscovici, S. (1986). Psicologia social. Barcelona: Paidos.

Novaro, G. & Diez, M. L. (2007). Que se parta a la mitad. Nifios migrantes bolivianos
en escuelas de Buenos Aires. Trabajo presentado en la VII Reunido de
Antropologia Mercosul, RAM - UFRGS, Porto Alegre, Brasil.

Olweus, D. (2006). Conductas de acoso y amenaza entre escolares. Lima, Peru:
Alfaomega.

Ortega, F., Barros, D., Caliman, L., Itaborahy, C., Junqueira L., & Ferreira, C. P. (2010).
A ritalina no Brasil: produgbes, discursos e praticas. Interface - Comunicagéo,
Saude, Educacgéo, Julio-Septiembre, 499-510.

http://www.eses.pt/interaccoes



=]
60 GRITTA k=
Pereira da Silva, A. C., Cristina A. L. & Poli dos Santos, K. Y. (2012). A explosado do
consumo de ritalina. Revista de Psicologia da UNESP, 11 (2). 44-57.
United Nation Educational, Scientific and Cultural Organization, UNESCO (2004).
Constitucién de la Organizacion de las Naciones Unidas para la Educacion, la

Ciencia y la Cultura. Textos fundamentales. Paris: UNESCO.

http://www.eses.pt/interaccoes



